
1 
 

El lector cómplice y el sujeto en el pensamiento complejo de Morin: Dos 
miradas desde la interdisciplina a la lectura crítica 

 
RESUMEN  

Este artículo responde a la intención de crear un marco teórico que contenga las nociones de lector 

cómplice en Julio Cortázar y el sujeto dentro del Pensamiento Complejo en Edgar Morin, a través de 

miradas integradas desde comprensión interdisciplinar. Con el fin de establecer relaciones en con el 
ciclo de Lectura crítica del Gimnasio Campestre, se hace necesario hacer una conceptualización de 

las dos nociones para resignificarlas dentro del paradigma de la complejidad. Se pretende así mismo, 

generar un espacio dentro de la lectura crítica como un acercamiento a los diversos textos y al mundo 

en general, de manera amplia e interdisciplinar, pero incluyendo al sujeto como parte fundamental 

de la lectura que hace usando la hermenéutica gadameriana como vehículo metodológico.  

 

Palabras clave: complejidad, lector cómplice, sujeto en el pensamiento complejo, hermenéutica, 
lectura crítica, Cortázar, Morin, Gadamer, multidisciplinariedad, interdisciplinariedad, 

transdisciplinariedad.  

  
ABSTRACT  

This article responds to the intention of creating a theoretical framework that contains the notions of 

accomplice reader in Julio Cortázar and the subject within the Complex Thought in Edgar Morin, 

through integrated views from an interdisciplinary understanding. In order to establish relationships 

with the critical reading cycle of Gimnasio Campestre, it is necessary to conceptualize the two notions 

in order to re-signify them within the paradigm of complexity. It is also intended to generate a space 

within critical reading as an approach to different texts and to the world in general, in a broad and 

interdisciplinary way, but including the subject as a fundamental part of the reading using the 
Gadamerian hermeneutics as a methodological vehicle.  

 

Keywords: complexity, complicit reader, subject in complex thinking, hermeutics, critical reading, 

Cortazar, Morin, Gadamer, multidisciplinarity, interdisciplinarity, transdisciplinarity. 

  

I. INTRODUCCIÓN   

Comprender al sujeto dentro de la complejidad. Esta es una oración que encierre 

un propósito que a medida que se intenta acometer, más y más crece y puede 

volverse confusa hasta parecer una tarea enorme y a momentos inalcanzable. Este 

artículo busca usar las citas de varios autores y fuentes válidas, cuyas voces 



2 
 

lograrían encaminar bien el criterio y llegar a dar un concepto, o a la usanza de 

Morin, un “macroconcepto”, avalado y potente sobre qué es la complejidad. Este 

artículo es pues un marco teórico que busca dar apertura a la complejidad.  

Es por esto por lo que se buscará realizar una teorización sobre la complejidad, 

enfocada en el ejercicio de buscar las relaciones con el concepto de “sujeto” en Morin 

como un sujeto relevante, el lector “cómplice” según lo comprendió Cortázar y la 

resignificación1 desde el paradigma de la complejidad: La intención es relacionar, 

comparar y encontrar puntos en común entre los dos conceptos mencionados para 

ejercitar y experimentar la complejidad.  

 

La complejidad puede pensarse como una nueva forma de racionalidad, como 

explica (Maldonado,1999, p.7), y aunque esta acepción no parece unívoca, sí alude 

a la idea de una forma muy particular de pensar y sobre todo de conocer y reconocer 

el mundo. La complejidad contrasta con la simplicidad como paradigma de vida: 

pensar desde allí parece indicar hacerlo desde la “inclusividad”; por lo tanto, pensar 

desde la simplicidad equivaldría a pensar desde la conformidad. Otra idea 

importante que vale la pena ser resaltada es la comprensión de la complejidad como 

un tejido común, que como acota Morin en su conferencia sobre la ‘Complejidad 

restringida y la complejidad generalizada’, es un tejido que siempre ha estado 

presente en las diferentes disciplinas pero que había sido invisible. La situación 

problemática radica como lo afirma Morin en la manera “como las disciplinas cortan 

el tejido común que une todas las cosas; en la visión disciplinar de esta ciencia 

clásica existe una invisibilidad del tejido común, es decir, la invisibilidad de la 

Complejidad. La Complejidad está desintegrada si se queda en el mundo cortado de 

las disciplinas separadas” (Morin, 2008, p.15).   

 

Precisamente ese tejido común o esa capacidad de conexión entre nociones es lo 

que se busca en la presente investigación; es decir, que dentro del marco de la 

complejidad el propósito central es relacionar la noción de “sujeto” de Morin y la 

figura particular del “lector cómplice” de Julio Cortázar trabajada en sus cuentos, a 

través de una revisión bibliográfica. Lo anterior atiende al desarrollo de dos procesos 



3 
 

fundamentales en la complejidad como lo son relacionar y resignificar. Para el 

propósito de esta investigación se establecerán relaciones entre los conceptos y 

resignificarán la figura del lector como cocreador de la realidad literaria. De esta 

manera, se busca relacionar los dos conceptos, desde el reconocimiento de que el 

saber, como indicada Morin, no es solo separar sino sobre todo unir lo que 

aparentemente estaba separado (Morin, 2008, p. 7). Con el fin de abordar lo anterior, 

se trabajará la siguiente pregunta: ¿De qué manera la relación entre los conceptos 

de “sujeto” en Edgar Morin y de “lector cómplice” en Julio Cortázar, a través de la 

concepción hermenéutica del lector como intérprete, resignifican la figura del sujeto-

lector enmarcados en el paradigma de la complejidad?  

  

2. MARCO METODOLÓGICO  

 

El diseño metodológico tendrá un enfoque cualitativo que busca la relación entre los 

conceptos y la resignificación de estos dentro del paradigma de la complejidad. Para 

ello, a través de análisis deductivo se pretende abordar material bibliográfico en el 

que se realice la construcción conceptual de complejidad, “sujeto” de Morin y “lector 

cómplice” de Cortázar.  De tal manera que se realizará una conceptualización 

“regida por un trabajo hermenéutico, señalando que, gracias a su capacidad de 

interpretación y comprensión crítica y objetiva de los textos escritos o hablados, 

permite avanzar a sistematizaciones y articulaciones entre el material recogido, 

posibilitando nuevos conocimientos (Gómez Vargas, M., Galeano Higuita, C., & 

Jaramillo Muñoz, D. A, 2015, P. 429).  

 

Se pretende, entonces establecer un marco referencial que permita llevar al análisis 

en el que se apliquen los procesos de conceptualización, relación y resignificación 

con el fin de llegar a la formulación de conexiones. Es decir, en términos de Quintero 

Sepúlveda y Vargas García (2012) “la fundamentación y construcción de marcos 

conceptuales, desde los cuales se amplía la comprensión del objeto o fenómeno 

estudiado vislumbrándolo desde distintos enfoques de una episteme” (Gómez 

Vargas, M., Galeano Higuita, C., & Jaramillo Muñoz, D. A, 2015, P. 433).  



4 
 

 

De esta manera, el trabajo se dividirá en los siguientes ejes:  

 

Tabla 1: Ejes de trabajo para la investigación. 

  

3. MARCO REFERENCIAL  

 

3.1 El sujeto en Edgar Morin  

 

La comprensión de la noción de “sujeto” es una parte fundamental en la obra de 

Edgar Morin, pues apunta a la identificación de este como parte activa, viva y 

creadora de la realidad y del conocimiento, pero a la vez una parte olvidada dentro 

de las reflexiones epistemológicas. El sujeto en la ciencia clásica es fuente de 

errores y relativismos, por lo tanto, es excluido de la investigación que se reconoce 

como objetiva; así mismo, sale del foco de las ciencias humanas y sociales del siglo 

XX. En el caso de la psicología, se centró la mirada en los estímulos y respuestas; 

en la historia, se les da importancia a los determinismos sociales; en la antropología, 

hay un interés por las estructuras; pero en ninguna se pregunta por el sujeto en sí. 

Esto mismo ocurre, en la concepción pedagógica tradicional del rol del lector: quien 

lee es externo al texto, que a su vez contiene información cuyo sentido pertenece 

únicamente al autor.   



5 
 

 

Morin crea una definición de sujeto en la que resalta su condición de ser viviente y 

más aún existencial porque lleva consigo la fragilidad e incertidumbre de la 

existencia, a la vez que está entrelazado de manera múltiple con diversos 

componentes asociados a su visión de mundo.   

 

El concepto de “sujeto” debe entenderse, siguiendo a Morin, como 

un macroconcepto , es decir, un concepto que para su definición lleva a una 

diversificación de significados en la que no se busca la limitación sino la unión desde 

la contradicción, la desigualdad y pueden tener una naturaleza doble. Para Morin, 

la ciencia tradicional ha venido trabajando de manera ciega, obviando su actor 

principal que es el sujeto que investiga, el que tiene un contexto en el que se ha 

desarrollado y lo ha configurado, dejando de lado la contextualización humana, 

contextualización social.   

  

Dicha falta de contextualización ha hecho que la ciencia tradicional no se haya 

desplegado como un puente de conciencia y autoconocimiento para el científico en 

el sentido de que se realice habitando su disciplina; por un lado, pero también para 

la misma disciplina científica, pues no ha permitido reconocer cómo cada sujeto ha 

colaborado y se ha insertado en el discurrir histórico de la ciencia, tanto con sus 

aciertos como con sus errores. Es decir, cómo ha aportado cada hombre de ciencia 

desde su realidad y particularidad a los logros y avances de la misma, la ciencia 

tradicional se ha construido por sujetos que no han sido reconocidos desde su 

época y realidad.   

  

Lo que esto ha significado, a los ojos d Morin, es un doble anonimato, sujetos 

científicos que no tienen visibilidad de los otros sujetos científicos, pero sobre todo 

no tienen conciencia de sí mismos como sujetos pensantes e investigadores. 

Hombres-sujetos que buscan más allá del cumplimiento de las leyes y piensan fuera 

de los paradigmas científicos de la época. Esos sujetos son los que quiere resaltar 



6 
 

Morin, el hombre sujeto que se configura desde su contexto y sus circunstancias 

como a él mismo le ocurrió y lo que lo llevó a la investigación por el pensamiento 

complejo.  

   

 “Y lo que me interesa no es la muerte en sí, pues la muerte escapa a toda 

aprehensión fuera de su relación con lo viviente, sino el hombre sujeto de la muerte, 

y, por ello mismo, su consciencia/inconsciencia de la muerte” (Morin, 2008, p.13). 

Como puede verse la noción de sujeto resulta revolucionaria dentro de la 

comprensión tradicional de lo que es el sujeto científico, el cual debía permanecer 

oculto, objetivado, al margen de su trabajo como investigador; es por esto que Morin 

reconoce que su propuesta de noción de sujeto es “controvertida y paradójica” 

porque es evidente y no evidente a la vez, (Morin,1994, p.2). Es evidente desde las 

ciencias humanas y sociales en las que el sujeto real que se construye desde unas 

circunstancias particulares, o un sujeto metafísico que tiene un alma, pero más allá 

de sus definiciones, es un sujeto que debe estar presente y evidente como figura 

desde la que parte la investigación, aunque no resulta así ni siquiera en las ciencias 

sociales pues el sujeto se hace inaprensible pues se deshace en determinismos, ya 

sea biológicos, sociales o culturales que llevan a discusiones éticas sobre la agencia 

del científico en su quehacer.  

  

En la tradición occidental desde el siglo XVII también hay una disyunción en la 

comprensión del sujeto, pues, por un lado, hay un sujeto cotidiano, real y viviente, y 

por el otro, un sujeto científico que desaparece en el determinismo, los paradigmas 

y las leyes de su labor. Y es que incluir al sujeto en la reflexión científica se pensaba 

como abrirle la puerta a la contingencia y el error, y esto no solo desde las ciencias 

naturales, sino también desde las ciencias sociales y humanas: La historia no 

incluye al sujeto sino los determinismos sociales. La psicología no incluye al sujeto 

sino estímulos, respuestas y comportamientos. La antropología no contempla al 

sujeto sino las estructuras. Sin embargo, también en el siglo XX surgen voces que 

retoman el sujeto: Foucault, Barthes (Morin,1996, p.5). Así, en estos campos no se 

percibe a los sujetos como esencias sino como procesos de subjetivación.   



7 
 

Una vez aclarada la necesidad de reconocer qué es el sujeto y la relevancia de 

aclarar dicha noción para beneficio del mismo sujeto y de la ciencia, Morin busca 

fundamentar científica y no metafísicamente la noción de sujeto y definirlo Bio-

lógicamente, es decir, correspondiente a la lógica del ser vivo. Se busca entonces 

reconocer al sujeto fuera de la visión mecanicista-determinista del mismo y lograr 

ese reconocimiento desde su autonomía como hombre-sujeto. Esa autonomía es 

muy particular para Morin porque responde a la dependencia energética, informativa 

y organizativa del sujeto con respecto al mundo exterior. El sujeto es por tanto 

dependiente del mundo exterior. La definición de sujeto implica autonomía y 

dependencia, pero no se limita a esto. “El sujeto es una organización viviente. Se 

ocupa de signos y de información. Esto es: computa para sí. Se pone en el centro 

del mundo. El sujeto es la propia finalidad de sí mismo, es auto-constructiva de 

identidad” (Morin,1996, p. 6). 

  

 La definición que Morin hace de sujeto está enmarcada en la complejidad, el sujeto 

es un sistema complejo en el que confluyen relaciones de diversa índole que son 

interpretadas por el mismo sujeto para construir su identidad. Morin crea entonces 

la noción de sujeto desde el principio de cómputo y principio informático de 

identidad3.  

  

La capacidad de crear por sí mismo identidad es lo que hace único en su especie al 

sujeto, sin embargo, la identidad del sujeto es inestable: cambia con el tiempo, 

cambia con los humores y pasiones. Así mismo, la existencia del sujeto está ligada 

al principio de incertidumbre. El sujeto es el todo y la nada. “Para mí lo soy todo, 

para el universo soy nada (minúsculo e insignificante)” (Morin,1996, p.7). A partir de 

estar características se puede intentar crear una primera definición del sujeto para 

Morin: El sujeto es la cualidad fundamental propia del ser vivo, sea sujeto-bacteria, 

sujeto-hormiga, sujeto-nogal. Que comprende el entrelazamiento de múltiples 

componentes y que tiene un carácter existencial, pues lleva consigo la fragilidad e 

incertidumbre de la existencia.  

  



8 
 

El individuo-sujeto humano: Toma conciencia de sí mismo a través del instrumento 

del lenguaje. El sujeto también es libre, esto es tiene posibilidad de elección entre 

varias alternativas. Esa definición del sujeto desde el pensamiento complejo es 

capaz de unir conceptos que se rechazan entre sí. La noción del sujeto solo puede 

emerger desde el pensamiento complejo, desde el pensar no compartimentado y 

disciplinario. Surge el sujeto desde la posibilidad de pensar la ambivalencia, las 

incertidumbres, y así subsanar la insuficiencia de este concepto que es a la vez 

central-periférico, significante-insignificante.  

  

Haciendo un resumen de esta definición se tiene que para Morin el sujeto es:  

Sujeto en Morin  

Organización viviente  

Auto-constructiva de identidad  

Identidad inestable  

Existencia del sujeto está ligada al principio de incertidumbre  

Toma conciencia de sí mismo a través del instrumento del lenguaje  

Es libre tiene posibilidad de elección entre varias alternativas.  
Tabla 2: Aplicación del macro-concepto de sujeto en Morín.  

  

3.2 El “lector cómplice” en Cortázar  
  

Julio Cortázar fue un representante de la literatura vanguardista por lo tanto en su 

producción se evidenció una apuesta por la innovación en las formas narrativas y la 

ruptura de las estructuras tradicionales con la intención de ampliar su capacidad y 

libertad de expresión. La obra de Cortázar consta principalmente de cuentos, 

iniciando por la colección de cuentos Bestiario (1951), pasando por final del juego 

(1956), las armas secretas (1959), Todos los fuegos, el fuego (1966), Octaedro 

(1974), Alguien anda por ahí (1977), Queremos tanto a Glenda (1980) y Deshoras 

(1982). Así como varias novelas cortas, entrevistas, obras de teatro y por supuesto 

su única novela larga Rayuela (1963).  

  



9 
 

En primer lugar, el autor se refiere a dos tipos de lectores: el lector hembra y el lector 

cómplice. El lector hembra para Cortázar es “el tipo que no quiere problemas sino 

soluciones, o falsos problemas ajenos que le permitan sufrir cómodamente sentado 

en su sillón, sin comprometerse en el drama que también debería ser el suyo” 

(Cortázar, 2013, p.12) y el lector cómplice “puede llegar a ser copartícipe y 

copadeciente de la experiencia por la que pasa el novelista, en el mismo momento 

y en la misma forma” (Cortázar, 2013, p.12).  

 

Esta noción de “lector cómplice” como lector partícipe, activo e involucrado no es 

única de Cortázar, sino más bien es un ideal de casi todos los autores, pero es 

precisamente en Cortázar y en su obra tan característica que cobra vida de manera 

maestra la necesidad de la participación del lector. También se puede decir que es 

una característica de la literatura vanguardista el involucramiento del lector, el juego 

con él y la propuesta de una problemática abierta o inconclusa que lleva al lector a 

terminar la historia o incluso tener que adjudicarle de manera subjetiva significado a 

la problemática que se presenta.   

 

Como se mencionó anteriormente, la consciencia sobre el lector no es una idea 

nueva ni propia de Julio Cortázar. Por ejemplo, José María Castellet titula su 

importante ensayo de 1957 “La hora del lector”, que busca aclarar el lugar 

preponderante y activo que tiene el lector en la literatura vanguardista o de su época. 

La obra de Castellet hace un recorrido que explica la progresiva desaparición del 

autor en la literatura, iniciando por un autor-Dios con una consciencia de ser superior 

y absoluto que llevaba al lector unidireccionalmente a donde él quisiera haciendo 

uso de los personajes a modo de “marionetas” que movían las emociones del lector 

a su voluntad (Castellet, 2010, p.3).  

 

Posteriormente Castellet menciona a un narrador burgués que basa su escritura en 

el análisis intelectual de su vida y circunstancias, para ir progresivamente llegando 

a un narrador íntimo caracterizado por monólogos internos en los que el autor se ha 

ido auto-eliminando al dejar de ser un dios omnisciente y dedicarse ahora a la 



10 
 

trasmisión y expresión de sentimientos y estados internos del ánimo propio o de sus 

personajes. Esta autoeliminación del autor ha dado realce a la figura ahora sí 

omnipresente y omnipotente del lector (Castellet, 2010, p.6).   

 

El narrador vanguardista o el escritor del siglo XX le da a su lector un papel 

protagónico, y su obra se presenta como un acuerdo, un contrato que el lector acepta 

y en el que será parte y acto y no mero espectador. Es en esta concepción de la 

escritura que se inserta Julio Cortázar de manera consciente y logra hacerlo de 

manera emblemática pues ahora autor y lector son cómplices co-creadores de una 

nueva realidad.   

 

Esta co-creación de la realidad se asemeja a la auto-creación de identidad de Morin; 

el sujeto a través del lenguaje interviene en el mundo en búsqueda de uno de sus 

más grandes propósitos de vida que es reconocer qué lugar ocupa en la aventura 

de la existencia: el interpretar e identificar qué es lo que se llama “realidad”. Tanto 

para Morin como para Cortázar la realidad no es algo dado de manera univoca y 

sólida, ni en las ciencias ni en la “ficcionalidad” literaria. La realidad solo tiene sentido 

si es construida por el sujeto y dada por su contexto. En palabras de Morin: “porque 

todo conocimiento es un modo de traducir y reconstruir a la realidad, no existe un 

conocimiento que tenga la cualidad de la fotografía, o de la película; todo viene de 

la traducción, de la construcción, viene de la mente humana; es decir, que la 

objetividad está ligada con la subjetividad” (Morin,2008, p.15).  

 
3.3 La hermenéutica como guía para la formación del “lector cómplice”  
 

Teniendo en cuenta que el “lector cómplice” como lo propone Cortázar requiere de 

unas habilidades que intervienen en el texto y su interpretación como parte de la 

relación que se establece como co-creador, se hace indispensable que este cuente 

con herramientas que le permitan aproximarse de manera crítica y consciente a los 

textos. Es por ello que, desde la hermenéutica se propone una descripción de los 



11 
 

pasos del método que propone Gadamer en los que se fortalece la relación entre el 

“sujeto” de Morin y el “lector cómplice”.  

 
3.3.1 Objetivación:  
 

Tradicionalmente, las ciencias han enfatizado en la escisión de sujeto y objeto. Así, 

el sujeto se ha interpretado como una impureza frente a la búsqueda de la verdad. 

La objetivación en sí se define como “la distancia y el grado de vinculación del que 

comprende respecto de aquello que se busca comprender” (Gama, 2021, p. 26). Es 

decir, no se puede desvincular al ser o individuo que comprende del objeto, pero no 

desde los extremos; es decir, desde la distancia absoluta o desde la vinculación 

total. Por ello, se hace necesario comprender familiaridad que se tiene para 

establecer los límites de interpretación que hace ese sujeto del texto. La objetivación 

no implica, entonces, asimilar al otro sino en comprenderlo desde su diferencia.  

 

Esta separación, como se profundizará en el marco teórico, ha invisibilizado el rol 

del sujeto como interprete y clave frente a la comprensión de los fenómenos. Por 

eso, el método hermenéutico pretende superar esta dicotomía reconociendo la 

influencia subjetiva de un sujeto que desde siempre interpreta y habita el mundo, y 

que afecta la construcción de los conocimientos humanos. Así, “ni la neutralidad de 

un observador externo ni la cercanía empática de un participante implicado 

aseguran la comprensión verdadera de un fenómeno” (Gama, 2021, p. 26). Se trata 

de reconocer que el sujeto no es enteramente externo al objeto, sino que le impone 

sentidos a partir de preconceptos inherentes a su modo de habitar el mundo desde 

una red de significados. Es un punto medio en el que el sujeto se vincula al objeto, 

pero mantiene una distancia para reconocer sus prejuicios y preconceptos.   
 

Siguiendo esta idea, Gadamer enfatiza que cada intérprete trae consigo sus propias 

experiencias, prejuicios y suposiciones a la tarea de interpretar un texto o fenómeno. 

Esto se llama precomprensión y es fundamental para comprender que es imposible 

acceder a un fenómeno de manera neutral o desde una tabula rasa.  



12 
 

 

3.3.2 Iluminar   
 

Una vez se reconoce que la relación entre sujeto y objeto es necesaria para 

construir conocimiento, comienza el proceso de la iluminación de los prejuicios.  Así, 

Gadamer sostiene que el conocimiento y la comprensión se desarrollan a lo largo 

de la historia y están arraigados en una tradición cultural. Por lo tanto, la 

hermenéutica debe tener en cuenta la historicidad y la tradición de un texto o 

fenómeno para comprenderlo adecuadamente. Esto implica reconocer que las 

interpretaciones son influenciadas por el contexto histórico y cultural en el habita el 

sujeto.  

 

La iluminación se define como “sacar a luz los presupuestos desde los cuales se 

comprende o como la demanda que se plantea al interprete de iluminar su propia 

situación” (Gama, 2021, p. 26). Para cumplir con la posibilidad de reconocer el suelo 

comprensivo desde el que se interpreta, hay que aclarar que no se busca una 

eliminación absoluta de los prejuicios, que además es imposible. Es más bien un 

distanciamiento crítico de estos a partir de un proceso de autorreflexión y autocrítica 

que amplíen el horizonte interpretativo evitando que se impongan interpretaciones 

unilaterales en un texto o fenómeno.   

 

Además, este proceso es deseable en la medida que permite una consciencia sobre 

la construcción del objeto en su relación con el sujeto, es decir, en el acontecer del 

conocimiento. “Podemos, entonces, llamar principio de corrección a esta segunda 

preceptiva hermenéutica que señala que toda comprensión ‘mejora o corrige’ 

potencialmente tanto la aprehensión lograda de las cosas como la autocomprensión 

de la situación de los propios individuos que interpretan” (Gama, 2021, p27). Se 

trata entonces de un proceso metacognitivo en el que el sujeto es consciente de su 

forma de acercarse a los fenómenos desde una perspectiva curiosa y crítica, que 

contrasta con la ingenuidad de la visión tradicional del conocimiento.   

 



13 
 

En segundo lugar, esta iluminación es la base de la integración del sujeto y del 

objeto. En la medida en que se reconoce la influencia de factores contextuales, 

históricos y culturales en la interpretación de los fenómenos, el mito de la pureza se 

derrumba. La búsqueda por el conocimiento deja de consistir en la eliminación de 

todas variables que ‘ensucian’ la verdad, para convertirse en una construcción 

atravesada por intereses y contradicciones propias de la multiplicidad de 

interpretaciones y sentidos en el acontecer del ser.   

 

3.3.3 Sensibilidad para el acontecer  
 

Luego de explorar el papel del objeto en su relación con el sujeto y la iluminación 

de los prejuicios durante la interpretación, los sentidos se abren a través del 

lenguaje. Así, Gadamer considera que la interpretación es un proceso continuo y 

abierto. Nunca se llega a una interpretación definitiva o conclusiva, ya que siempre 

hay espacio para una mayor comprensión y diálogo.  

 

Esta apertura del horizonte de sentidos es posible frente a que el sujeto desde 

siempre está inmerso en varias redes de significados que corresponden a distintos 

contextos. En principio, el discurso del que es nativo es la cultura de su barrio, 

ciudad y país. Este es el primer horizonte interpretativo con el que habita el mundo. 

Luego, encuentra un discurso con sus pares en los espacios recreativos y la 

educación formal. Los discursos desde los que interpreta el sujeto están 

atravesados también por el internet y las redes sociales; por esto, a medida que 

crece, las redes de significados se vuelven desterritorializadas, se comprende 

desde expresiones globales, de culturas distintas, generadas artificialmente, sin una 

autoría clara. “El lenguaje se realiza desde múltiples centros de significación desde 

los que se proyecta una diversidad infinita de aperturas de la verdad, que ningún 

enunciado, en últimas, tiene la última palabra, pues solo es parte de un proceso 

incesante de elaboraciones y reelaboraciones del sentido de lo real” (Gama, 2021, 

p. 26) La confluencia de discursos tiene como consecuencia la imposibilidad de 

declarar el hallazgo de una verdad última. Se trata entonces de la posibilidad de 



14 
 

construir el conocimiento como algo fluido y abierto hacia nuevos horizontes de 

sentido.   

 

La fusión de horizontes permite también la apertura al diálogo. Desde la herméutica 

gadameriana la comprensión no es un proceso individual, sino un diálogo en el que 

el lector y el texto interactúan.   
“Lo que queda claro ahora es que ese objeto debe elaborarse al modo de una configuración 

abierta de sentido y no como un dato cerrado o un hecho dado, y que la relación que se 
busca establecer no es tanto una conexión entre dos extremos ajenos entre sí, sino más bien 

el reconocimiento de los nexos de sentido ya existentes entre ellos, es decir, la mutua 

pertenencia vigente entre el individuo y el fenómeno que lo interpela.” (Gama, 2021, p.28)  

 

Gadamer aboga por una ‘fusión de horizontes’, lo que significa que el lector 

comprende el texto a la luz de su propia precomprensión, mientras permanece 

abierto a las perspectivas y horizontes del texto. A través de este diálogo, el lector 

comprende el texto a la vez que comprende el horizonte desde el que interpreta. Así 

pues, la fase de la sensibilidad para el acontecer implica que la interpretación es un 

proceso continuo y abierto. Nunca se llega a una interpretación definitiva o 

conclusiva, ya que siempre hay espacio para una mayor comprensión y diálogo.  

  

3.4 Perspectivas de aproximación disciplinar  
  

3.4.1 La interdisciplinariedad en Morin  

Es importante en miras de esta investigación revisar la comprensión que tiene Morin 

sobre la integración disciplinar. En primer lugar, Morin reconoce lo disciplinar como 

una institución avalada desde el prestigio científico, técnico y conceptual desde la 

universidad. Lo disciplinar aboga por lo autónomo, lo individual y sobre todo Morin 

advierte sobre los peligros de la institución disciplinar como lo es la hiper-

especialización y la “cosificación del objeto de estudio” (Morin, 2025 pág. 1). Dicha 

cosificación es sinónimo de objetivación y por tanto de falta de relaciones con otros 

objetos, de encontrar similitudes y nuevos alcances. La interdisciplinariedad es esa 

mirada alternativa a la parcelación disciplinaria del conocimiento, a esa delimitación 



15 
 

y apropiación tan férrea que está impidiendo la integración para la comprensión de 

problemáticas, lenguajes y aspectos en común con otras disciplinas: “La frontera 

disciplinaria, su lenguaje y sus conceptos propios van a aislar a la disciplina en 

relación a las otras y en relación a los problemas que cabalgan las disciplinas” 

(Morin, 2025 pág. 1). Para Morin la integración disciplinar es una necesidad, no es 

una casualidad que sea precisamente el novato en una disciplina el que pueda dar 

solución a los problemas que no encontraban solución dentro de las reglas y 

restricciones propias de la disciplina. Para Morin por tanto hay una historia de las 

ciencias que va unida a la historia disciplinar y es la de la integración o 

interdisciplinariedad, es esa historia la que cuenta sobre la necesidad de compartir 

un objetivo en común, conceptos o problemáticas, es decir esa historia de las 

relaciones entre las disciplinas “dicho de otro modo, si la historia oficial de la ciencia 

es la de la disciplinariedad, otra historia ligada e inseparable, es la de la Inter-trans-

poli-disciplinariedad” (Morin, 2025 pág. 3).  

  

Un ejemplo que propone Morin de esas relaciones entre disciplinas es la migración 

de nociones que se creía que tenían relevancia y pertinencia solo para una 

disciplina, pero que contrario a esto, las nociones circulan y migran y son estudiadas 

de manera compartida por diversas disciplinas. Otra forma de migración que 

menciona Morin es la de esquemas cognitivos, por ejemplo, cómo el estructuralismo 

antropológico de Levi Strauss migró al campo de la lingüística. La idea de la 

migración de conceptos, estructuras, nociones, problemáticas etc, son un ejemplo 

enfatizado por Morin para la comprensión de la necesidad de ruptura de fronteras y 

sobre todo de la concepción de la disciplina como un claustro del conocimiento. Otro 

ejemplo que menciona Morin de integración y cooperación interdisciplinar es en 

general en el campo de la investigación y particularmente en la prehistoria “La 

prehistoria es hoy una ciencia policompetente y polidisciplinaria” (Morin, 2015 pág. 

5). Así mismo, es importante señalar el ejemplo que aporta la ciencia ecológica de 

interdisciplinariedad y de nicho para el pensamiento complejo e integrado de 

profesionales que aportan también al trabajo del pensamiento complejo. Esos dos 

ejemplos aunados al de la biología molecular enfatizan la importancia de la creación 



16 
 

o atención a nuevas hipótesis más abarcadoras y a nuevos esquemas de 

pensamiento.  

  

Morin menciona estos y otros ejemplos para dar claridad no solo frente a la 

posibilidad y existencia de la integración disciplinar sino también a la variedad de 

circunstancias que hacen necesarias esas integraciones. De igual manera, 

menciona lo imperante de tomar conciencia de ese otro aspecto de la historia oficial 

de las ciencias que se constituye por las diversas formas de relación entre las 

disciplinas a lo largo del tiempo y de los eventos catapultantes de las mismas. Otro 

ejemplo claro que da Morin es la noción de hombre, que puede estar fragmentada 

según la noción que se tenga de este, bajo la luz de cada disciplina, pero, sin 

embargo, el hombre existe y no es una ilusión por lo que demanda una concepción 

integrada del mismo. Morin alude a la idea de Piaget del “circulo de las ciencias” 

(Morin, 2021 pág. 6) que habla de una interdependencia de facto entre todas las 

ciencias. Pero Morin centra el problema en la necesidad de una articulación de un 

lenguaje común entre las ciencias para lograr la muy mencionada integración.   

 

Otro concepto que menciona Morin y que es fundamental comprender para 

reconocer la necesidad de la interdisciplinariedad es el de paradigma cognitivo, 

como el compendio de conceptos que rigen dentro de una disciplina y la relación 

lógica entre dichos conceptos. Los paradigmas cognitivos como punto de orden 

también están cambiando pues comienza a establecer relaciones y puentes entre 

las ciencias y disciplinas creando comunicaciones entre estas. Así mismo, Morin 

explica que el paradigma como esquema de orden ha tenido muchas fisuras, que 

llevarían a una nueva comprensión del orden y el desorden de manera integrada y 

vistas como aspectos complementarios y no antagónicos, de manera que es 

necesario pensarlos juntos (Morin, 2015 pág. 7). 
 

Morin también hace relación a las nociones de interdisciplina, multidisciplinar y poli 

disciplinariedad y hace referencia a dos aspectos de estas ideas que son: 

polisémicos y etéreos. Por lo que lo interdisciplinar puede ser a veces un intercambio 



17 
 

y cooperación que se mueve hacia la construcción orgánica o a veces a una reunión 

de diversos científicos a manera de asamblea de la ONU. Por su parte la 

Transdisciplinariedad alude a tener un esquema cognitivo que comprende y por tanto 

atraviesa a las disciplinas. Pero su definición atiende más a la necesidad de 

cooperación y articulación de un proyecto en común entre las disciplinas (Morin, 

2015 pág. 9). 

 

Las ideas de Morin sobre la ecologización de las disciplinas y lo meta disciplinar 

también ayudan a construir ideas nuevas sobre las ciencias. La primera hace 

referencia a la necesidad de tomar en cuenta lo contextual de las disciplinas, esto 

es el contexto socio-cultural en el que se desarrollan y lo meta disciplinar, es la 

comprensión de que lo que está más allá de la disciplina también es necesario para 

la disciplina, para que esta no se automatice y se vuelva estéril frente a las 

necesidades, interrogantes y demandas que se le hacen; para que la disciplina sirva 

y esté en función del ser humano debe ser a la vez abierta y cerrada (Morin, 2015 

pág. 10).  

 

3.4.2 Transdisciplinariedad  

 

Los pasos anteriores se complementarán con un enfoque transdisciplinar de la 

investigación, el cual es un esfuerzo indagatorio que se genera a partir de la idea 

de que la realidad es multidimensional y que son el conjunto de niveles de realidad 

los que pueden aproximarse a la verdad. Es decir, es en esta zona complementaria 

en la que se constituye el objeto transdisciplinar. Por lo tanto, es un lugar privilegiado 

donde se comprenden todos los niveles de realidad y una nueva mirada hacia el 

mundo. En este intercambio tanto objeto como el sujeto cambia.  

 

La transdisciplinariedad busca obtener saber sobre diferentes objetos de estudios 

que representan a su vez relaciones disciplinares, multidisciplinares y 

transdisciplinares de manera que se van articulando y conformando un corpus de 

conocimiento que transciende a las disciplinas. Es decir que “la transdisciplinariedad 



18 
 

concierne, como el prefijo “trans” lo indica, lo que está a la vez entre las disciplinas, 

a través de las diferentes disciplinas y más allá de toda disciplina. Su finalidad es la 

comprehensión del mundo presente en el cual uno de los imperativos es la unidad 

del conocimiento" (Basarab,1996. pág. 35).  

  

Para que se logre la transdisciplinariedad el economista, intelectual y ecologista 

chileno Manfred Max Neef explica que deben darse tres condiciones como lo son: 

La comprensión de los diversos niveles de realidad, la lógica del tercio incluido y la 

complejidad. Varios aspectos son entonces necesarios para que sea posible la 

Transdisciplinariedad como la intervención de diversas lógicas que vean la relación 

entre disciplinas como complementarias y no como contrarias (Manfred, 2004 pág. 

11). Además de un desarrollo e inclusión desde aproximaciones intuitivas que logren 

comprender la complejidad de los problemas abordados más allá de las limitaciones 

de la lógica tradicional y las fronteras y límites entre las disciplinas. Por otra parte, 

para la comprensión de la transdisciplinariedad es importante poder reconocer y 

ahondar en la comprensión de diversos niveles de realidad, desde niveles evidentes 

y perceptibles hasta nivel abstractos e invisibles. Aunque esto es aún difícil de 

comprender y más aún de reconocer cuáles son las leyes que rigen a los niveles de 

realidad ocultos y abstractos. Manfred sí reconoce que cada vez hay más 

consciencia de que no vivimos en una solo y reconocible nivel de realidad, sino que 

vivimos en varios niveles que no pueden ser conocidos a través de la razón.   

 

El segundo pilar para trazar vías que hagan posible la transdisciplinariedad es la 

lógica del tercio incluido, es decir, la ruptura de la visión dicotómica, dual o contraria 

de las diversas formas de la aproximarse a la realidad. Y darle paso a la 

complementariedad de formas que antes parecían opuestas o excluyentes, que 

desde una visión más relacional pueden dar paso a una visión inclusiva de las 

realidades. La lógica del tercio incluido es una respuesta que busca lograr el 

pensamiento transdisciplinar, una respuesta alternativa a la lógica del tercero 

excluido o que A no puede ser no A al mismo tiempo, pero para el pensamiento 

complejo está puede ser una posibilidad. Y más aún debe serlo porque la lógica del 



19 
 

tercero incluido propone una apertura ante las diversas posibilidades que logre 

abarcar y contemplarlas en su vastedad incluyendo aquellas que se consideraban 

contradictoras o impensables de manera que esta lógica comprende el 

conocimiento como inacabado pero incluyente, relacional y repetitivo “Tal proceso 

ha de continuar indefinidamente sin lograrse nunca una teoría unificada completa. 

El conocimiento es, por lo tanto, una estructura abierta” (Manfred, 2004 pág. 16).   

 

Los niveles de realidad y su unificación son entonces el centro de interés de la 

Transdisciplinariedad, así como el cerebro que logre la capacidad de unificarlos 

desde su percepción. Comprender la Transdisciplinariedad lleva a la comprensión 

de la complejidad y a la unificación entre la capacidad de comprensión de la misma 

por parte del sujeto, es decir, de la unión con el individuo y los niveles de realidad. 

La complejidad es entonces el tercer pilar que Manfred aborda para hacer posible 

la Transdisciplinariedad. Es decir, la complejidad como la integración de lógicas no 

lineales al pensamiento, de integración del caos y pensamiento sistémico del cual 

Morin ha venido hablando. La complejidad es darle una mirada más natural a la 

forma de conocimiento, y sacarla de una forma que no se ve en la naturaleza, es 

decir la forma mono o lineal de pensamiento. Es decir, salir de la forma tradicional 

pero artificiosa de pensar que no está siendo útil para resolver los problemas 

complejos, multidimensionales y abarcantes que están interpelando al individuo 

actual. “El caso más preocupante es el de la economía (testarudamente 

comprometida con la razón lineal), ya que por ser una disciplina que, en su práctica, 

ejerce enormes influencias en la toma de decisiones que afectan tanto a la 

Naturaleza como a la sociedad, sus impactos llegan a ser devastadores y 

destructivos, y en muchos casos irreversibles” (Manfred, 2004). 

  

4. ANÁLISIS  

 

4.1 Relación entre sujeto de Morin y “Lector cómplice” de Cortázar  

Teniendo en cuenta la definición de Morin en la que afirma que tiene una condición 

de ser viviente y más aún existencial, esta sirve para comprenderla y enlazarla con 



20 
 

el sujeto-lector como lo concibe Julio Cortázar como un cómplice, un cocreador de 

la realidad literaria, por ser él quien desde su vivencia y su ser en el mundo va a 

completar la obra de creación literaria. La presente investigación pretende buscar la 

forma de entrelazar ambos conceptos sujeto y lector-cómplice para destacar la 

importancia del lector y su aporte interpretativo en la cuentística de Cortázar, a la 

vez que se reconoce esta labor de co-creación con el fin de la lectura crítica. Esto a 

través de la resignificación del lector pensado como un sujeto complejo que pone 

en su experiencia interpretativa también su experiencia vital, su contexto y su propia 

construcción de identidad.  

Con la finalidad de realizar ese tejido en común propio de la complejidad, se 

intentará establecer relaciones entre las mencionadas características de la noción 

de sujeto de Morin y el lector del escritor belga, Julio Cortázar.  

4.2 Resignificación del sujeto-lector dentro del marco de la complejidad: la 
lectura crítica  

Tras la conceptualización y la relación de los conceptos de “sujeto” y “lector 

cómplice” se pretende dar una resignificación de la lectura crítica como una forma 

novedosa aún, pero necesaria de mirar las temáticas acuciantes del ser humano 

desde la dimensión del lector. Esa dimensión es una vía a la comprensión 

multidimensional de las temáticas. El mismo Morín acudió muchas veces a la 

estrategia utilizada en este artículo de proponer ejemplos de cómo trabajar de 

manera interdisciplinaria para llevar a cabo la comprensión desde la complejidad y 

no solo entenderla de manera teórica, al estilo de axiomas filosóficos: abstractos y 

alejados del entendimiento común. Este artículo respondió no solo a la necesidad 

de resignificar la lectura dentro del marco de la complejidad, sino de responder a 

uno de los llamados que emite la misma: la necesidad de unir y relacionar.  
 

Y la pregunta es ¿qué se logra al establecer relaciones? o más puntualmente, ¿a 

qué se llega al unir la noción de sujeto con la de lector cómplice? Se logra borrar la 

ceguera. De no poder ver que hay puntos en común, que hacen más amplio el 

entendimiento porque tratan temas semejantes, pero de manera distinta. La filosofía 



21 
 

de Morín lo teoriza y la literatura de Cortázar lo hace experiencia. Ambos lenguajes 

unidos logran una composición más rica a la manera de una orquesta donde los 

instrumentos se complementan, se integran y se separan de múltiples maneras para 

lograr una armonía nueva. “Nunca pude, a lo largo de toda mi vida, resignarme al 

Haber “parcelado”, nunca pude aislar un objeto de estudio de su contexto, de sus 

antecedentes, de su devenir. He aspirado siempre a un pensamiento 

multidimensional” (Morin,1999, p.11).  

   

Más aún que ceguera, Morín comprende la separación y el desconocimiento de la 

posibilidad de integración disciplinaria como una de las causas principales de que 

el conocimiento actual solo busque progresión y ascenso y desconozca las 

repercusiones que trae esa ambición desmedida. El lector que se propone desde la 

complejidad emprende una búsqueda por la consciencia y el reconocimiento de las 

distintas esferas que integran al ser humano y los sustratos que hacen posible la 

vida humana y sobre todo la vida humana digna. Es por eso por lo que se empeña 

en hacer consciencia en esa otra forma de ignorancia, la ignorancia egoísta y 

parcializada que mantiene la ilusión de un saber unívoco y desligado de otras 

ramificaciones del saber. “Esta nueva, masiva y prodigiosa ignorancia es ignorada, 

ella misma, por los sabios. Estos, que no controlan, en la práctica, las 

consecuencias de sus descubrimientos, ni siquiera controlan intelectualmente el 

sentido y la naturaleza de su investigación” (Morin,1999, p.13).  

   

Pensar complejamente la lectura, aunque parece lo más necesario, no es lo más 

fácil de hacer, porque es ir contra la tradición de la forma “aceptada” de obtener y 

producir conocimiento. Lograr pensar y leer complejamente es en sí mismo un logro 

que apunta a que sí es posible estar abierto a las magnitudes que comprenden los 

problemas humanos, y que es necesario reconocer dichos problemas como 

interrelacionados y amplios. El esfuerzo que ha puesto Morín en lograr que el 

Pensamiento complejo sea una práctica común, ha dado frutos en la medida en que 

esta práctica se va despegando cada vez más de su autor y va tomando valor y 

prioridad por sí misma, por lo que se puede obtener a través de esta en distintos 



22 
 

ámbitos del saber cómo es en este caso la lectura crítica: La dificultad del 

pensamiento complejo es que debe afrontar lo entramado (el juego infinito de ínter-

retroacciones), la solidaridad de los fenómenos entre sí, la bruma, incertidumbre, la 

contradicción” (Morin,1999, p.17).  

   

Este artículo buscó relacionar la consciencia del pensamiento complejo para 

rescatar lo esencial del mismo que es el reconocimiento del sujeto. Este sujeto que 

ha sido obviado por la ciencia tradicional y que desde el pensamiento complejo es 

inseparable de esta “No puede concebir el lazo inseparable entre el observador y la 

cosa observada.” Así mismo, el sujeto lector que configuramos desde la 

complejidad, quiere conocer lo humano en su totalidad, en su integridad, sin la 

supremacía de un ámbito sobre el otro; porque todo lo humano es igual de válido 

como dice Publio Terencio Africano “Soy humano, y nada de lo humano me es 

ajeno” o como lo expresa y transmite el conocido poema de John Donne “Las 

campanas doblan por ti”:   
“Ningún hombre es una isla entera por sí mismo.  

Cada hombre es una pieza del continente, una parte del todo.  

Si el mar se lleva una porción de tierra, toda Europa queda disminuida,  
como si fuera un promontorio, o la casa de uno de tus amigos, o la tuya propia.  

Ninguna persona es una isla; la muerte de cualquiera me afecta,  

porque me encuentro unido a toda la humanidad;  

por eso, nunca preguntes por quién doblan las campanas; doblan por ti.” (Donne,2017, p.203)  

   

5. CONCLUSIONES  

 

Las conclusiones a las que se llegan con este artículo son numerosas. No quiere 

cerrarse esta reflexión con una repetición de las ideas ya expuestas sobre el 

pensamiento complejo, la noción de sujeto y la de lector cómplice. Se pretende 

llegar a nuevos alcances propios de la apertura de fronteras que genera el pensar 

dentro del paradigma del pensamiento complejo. Al ser este un artículo escrito por 

docentes es fácil comprender la de llevar el pensamiento complejo a los estudiantes. 

Por tanto, una de las primeras conclusiones es la imperante necesidad de que el 



23 
 

pensamiento complejo entre a los salones de clase desde edades muy tempranas, 

cuando los estudiantes sean muy susceptibles de ser maravillados por la 

complejidad de sus propias vidas y contextos. Este elemento de asombro y 

maravilla, tan propio de la filosofía para niños es el combustible necesario para 

encender en sus jóvenes mentes la curiosidad por la vida y el empuje por conocer 

desde la incertidumbre, la humildad y la infinitud de las posibilidades humanas.  

   

El pensamiento complejo no como asignatura, sino como práctica generalizada 

puede llevar al estudiante a no restringir su pensamiento, a no conformarse con un 

solo método y una sola técnica para llegar a conocer. Puede llevarlo a preguntarse 

por su lugar en la tierra desde una óptica más integrada y abarcante, una que le 

sirva mucho más para vivir una vida consciente, en la que reconozca su lugar como 

ser pensante en relación con su tiempo y espacio que son los dos elementos que lo 

configuran como sujeto.  

   

El ejercicio de relación llevado a cabo es un ejemplo de lo que se quiere ver en las 

sesiones de clase donde esté presente la práctica del pensamiento complejo a 

través de la lectura. Es decir, un diálogo constante entre las disciplinas y un 

intercambio entre estas. Una conversación entre diversos lenguajes que sin 

embargo se puedan entender y sobre todo que tengan lugares conversaciones 

sobre temas acuciantes, temas que tocan las fibras de lo humano, como se ha visto 

en los autores trabajados: la muerte, la identidad, la relación con los otros, la 

configuración del ser a partir del lenguaje etc. Porque el pensamiento complejo es 

también una apuesta por el tratamiento de esos temas profundos, es una apuesta 

por la interrelación y la profundidad.   

   

Finalmente, Qué es la lectura desde la complejidad sino la aceptación total de lo 

humano y de la naturaleza. Incluyendo sus incertidumbres, caos, contradicciones y 

azar. Es el reconocimiento de la multiplicidad como método para evitar la 

superficialidad y simplicidad de las respuestas obvias, evidentes y complacientes. 

Es pensar desde el reconocimiento y la no-exclusión. Para así poder pensar y hablar 



24 
 

ampliamente sobre lo considerado asombroso, inefable y hasta absurdo como lo es 

la vida humana. La lectura desde la complejidad es un paso más elevado en la 

comprensión del mundo en la medida en que no busca complacencias ni logros sino 

integración e inclusión. 

   

En el centro de la inclusión de la complejidad está el sujeto como sistema 

autoorganizado, uno tan avanzado que tiene la capacidad de pensar sobre sí 

mismo, reflexionarse y reconocerse en sus obras, en su pensar y en su 

investigación. El sujeto y su obra son inseparables porque cada uno da significado 

al otro. El sujeto impregna de sí todo lo que hace y es a través de su quehacer que 

construye su identidad en conjunto con la relación con los otros. “Una nueva 

concepción emerge tanto de la relación compleja del sujeto y del objeto, como del 

carácter insuficiente e incompleto de una y otra noción. El sujeto debe permanecer 

abierto, desprovisto de un principio de decidibilidad en sí mismo; el objeto mismo 

debe permanecer abierto, por una parte, sobre el sujeto, por otra parte, sobre su 

ambiente, el cual, a su vez, se abre necesariamente y continúa abriéndose más allá 

de los límites de nuestro entendimiento” (Morin,1999, p.22).  

   

Es así y a modo de cierre que tanto Morín como Cortázar también han sido ejemplos 

de complejidad a través de sus obras. Ver sus obras es descifrar a la vez las vidas 

y recorridos de cada uno, así como la vida humana en su complejidad general. Y es 

que esto permite el pensamiento complejo en la lectura: poner al servicio de lo 

humano la propia experiencia.    
 
BIBLIOGRAFÍA  

Gama, L. E. (2021). El método hermenéutico de Hans-Georg Gadamer. Escritos, 29(62), 

17–32. Recuperado de: http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-

12632021000100017  

Gómez Vargas, M., Galeano Higuita, C., & Jaramillo Muñoz, D. A.  (2015). EL ESTADO 

DEL ARTE: UNA METODOLOGÍA DE INVESTIGACIÓN. Revista Colombiana de Ciencias 

Sociales, 6(2), 423-442.  



25 
 

Morin, E. (2015). Sobre la interdisciplinariedad. Tomado de: 

www.pensamientocomplejo.com.ar.  

Morin E. (1999). Introducción al pensamiento complejo. (p.p 1-45), Buenos Aires. Gedisa.  

Morin, E. (1994). La Noción de sujeto. En Fried-Schnitman, D. (comp.). Nuevos paradigmas, 

Cultura y Subjetividad (pp. 67-89). Buenos Aires: Paidós.  

Cortázar, J. (2016) Cuentos completos I (1945-1966). Buenos Aires, Debolsillos.  

Maldonado, C. (2009) “La complejidad es un problema, no una cosmovisión”, en: UCM 

Revista de Investigación, No 13, Mayo, págs. 42-54.   

Morin, E (2008). Complejidad restringida y Complejidad generalizada. O las complejidades 

de la complejidad, en: Pensando la complejidad, n° 5 año II, págs. 27-41.  

Cortázar, J. (2013). Las armas secretas. Prólogo. Editorial Alfaguara  

Castellet, J.M (2010).La hora del lector, pags 2-15, Editorial Península.  

A. Andrade, Rivera R. (2019). La investigación-Una perspectiva relacional.   

García, T. (2005). Evolución, desarrollo y (auto)organización. Un estudio  

sobre los principios filosóficos de la evo-devo (Tesis doctoral inédita). Universidad del País 

Vasco. San Sebastián. Donostia.  

Donne, J. (2017). Meditación XVII de Devotions Upon Emergent Occasions. (P.203) Alianza 

Editorial.  

 


